
115praxis der systemaufstellung 2/2016praxis der systemaufstellung 2/2016114

Zu Beginn eine kurze Einleitung über die Bedeutung von Beziehungen:
Der Begründer der Psychoanalyse Sigmund Freud verstand im Libidotrieb und im 
Todestrieb die beiden grundlegenden Kräfte, die uns vorantreiben und unser Leben 
gestalten. Es war die Psychoanalytikerin Melanie Klein, die in den 30er-Jahren des 
letzten Jahrhunderts stattdessen die Beziehung zwischen Mutter und Kind als alles 
prägende Motivation erkannte. In den 50er-Jahren vertiefte der englische Kinderarzt 
und Verhaltensforscher John Bowlby dieses Verständnis weiter und entwickelte auf 
der Grundlage jahrelanger vielfältiger Beobachtungen seine Bindungstheorie.
Damit kamen in den Konzepten und Theorien der Psychotherapie ein Verständnis und 
eine Haltung zum Tragen, die übrigens schon Charles Darwin im 19. Jahrhundert zum 
Ausdruck gebracht hat: „Der Mensch findet (...), dass die höchste Befriedigung sich 
einstellt, wenn man ganz bestimmten Impulsen folgt, nämlich den sozialen Instinkten. 
Wenn er zum Besten anderer handelt, wird er die Anerkennung seiner Mitmenschen 
erfahren und die Liebe derer gewinnen, mit denen er zusammenlebt; und dieser Ge-
winn ist ohne Zweifel die höchste Freude auf dieser Erde.“
Ivan Boszormenyi-Nagy und andere erforschten zwischen den 50er- und 70er-Jahren 
dann die mehrgenerationalen Loyalitäten der Familienbeziehungen, wie sie auch in 
seinem Buch „Unsichtbare Bindungen. Die Dynamik familiärer Systeme“ (1973) dar-
gestellt sind, welches Bert Hellinger deutlich beeinflusst hat. 
Ist diese Kurzfassung der Entwicklung des Verständnisses in verschiedenen Feldern der  
Psychologie, was die Bedeutung von Beziehungen für den Menschen angeht, auch äu-
ßerst reduziert und natürlich unvollständig, da sie viele weitere bedeutende Forscher  
und deren Beiträge außer Acht lässt, so hilft sie uns dank folgender Quintessenz in 
dieser Betrachtung vielleicht dennoch weiter: „Es sind die zwischenmenschlichen Be-
ziehungen, die uns prägen, uns gesund oder krank machen, am Leben erhalten oder 
sterben lassen.“ 

Was heißt das nun im Praktischen?

Daraus lassen sich für unsere Arbeit einige wesentliche Aspekte ableiten. Denn im 
Familienstellen beschäftigen wir uns genau damit, mit Beziehungen. Zum einen denke 
ich, dass sich ein Aufsteller behutsam, mitfühlend und sorgfältig auf die Beziehung 
mit seinem Klienten einlassen sollte. Tut er dies von Herzen, wird allein dies bereits 
zu einer heilsamen Erfahrung für den Klienten, unabhängig davon, was dann noch in 
der Aufstellung passieren mag. Vielleicht mag das für viele Leser selbstverständlich 
klingen, doch das Vorbild von Bert Hellinger hat dazu geführt, dass eine Reihe von 
Aufstellern diese Beziehung weitgehend vernachlässigt und hauptsächlich auf das Ge-

Beziehungswelten in der  
Aufstellungsarbeit
Peter Bourquin



117praxis der systemaufstellung 2/2016praxis der systemaufstellung 2/2016116

schehen in der Aufstellung fokussiert. Auch die paradoxen Interventionen, eine von 
ihm häufig angewandte Technik, will vom Therapeuten beherrscht werden und ver- 
langt nach viel Erfahrung und Sensibilität, damit der Klient sich nicht einfach nur vor 
den Kopf gestoßen und erneut abgelehnt oder verletzt fühlt. Diese ungeschickte Nach-
ahmung beobachte ich zumindest gelegentlich in den spanischsprachigen Ländern, in 
denen ich ja hauptsächlich arbeite.

Auch das von der systemischen Therapie übernommene Prinzip der Allparteilichkeit 
– bei der der Therapeut allen Mitgliedern des Familiensystems gleichermaßen zuge-
wandt ist – führt manchmal dazu, dass der Klient vom Aufsteller mit einer gewissen 
Distanz behandelt wird, um eine gefühlsmäßige Solidarität mit ihm zu vermeiden. 
Doch dieses Verhalten ist meines Erachtens eine Krücke, da es aus den Augen verliert, 
dass es ja die Person an meiner Seite ist, die in diesem Moment etwas riskiert, sich 
traut und dem Problem stellt, samt den dazugehörigen Ängsten und Schmerzen. Wir 
können und sollten unseren Klienten in der Nähe begegnen, sodass sie sich gesehen, 
verstanden und begleitet fühlen. In anderen Worten: mitfühlen und Mitgefühl zeigen. 
Dem steht in keiner Weise entgegen, eine innere Haltung zu haben, die niemanden in 
seiner Familie ablehnt, verurteilt oder ausschließt.

Zum anderen hat es mich dazu gebracht, die möglichen Ebenen oder Bereiche einer 
Aufstellung folgendermaßen zu definieren:

 

Beziehung zum Leben

Unbewusste
mehrgenerationale Loyalitäten

Bewusste
familiäre Beziehungen

Innere Beziehungen



117praxis der systemaufstellung 2/2016praxis der systemaufstellung 2/2016116

Außenwelten

Beziehungen können äußerlich sein und den Einzelnen auf andere Menschen oder 
auch Gruppen und ganze Kollektive beziehen, bis hin zu Völkern und Nationen. 
Hauptsächlich schauen wir beim Aufstellen auf die Gegenwartsfamilie oder die Ur-
sprungsfamilie des Einzelnen.

Die beiden ersten Ebenen – bewusste familiäre Beziehungen sowie unbewusste mehr-
generationale Loyalitäten – wurden von Beginn der Aufstellungsarbeit an zum täg-
lichen Brot des Aufstellers, da es sich dabei um Beziehungen zur Familie handelt: 
deswegen dann auch „Familienstellen“ genannt. Es ist unsere Außenwelt, die von den 
Beziehungen zu anderen geprägt wird. Während einem die Konflikte auf der ersten 
Ebene normalerweise bewusst sind, geht es in der zweiten Ebene in der Regel um un-
bewusste Einflüsse, die von Bert Hellinger als Auswirkungen des Familiengewissens 
verstanden wurden und die auf transgenerationale schwere Schicksalszusammenhän-
ge hinweisen, welche man auch unerlöstes systemisches Trauma nennen könnte. Üb-
licherweise werden beim Familienstellen die letzten vier Generationen in Betracht 
gezogen, bis hin zu den Urgroßeltern; auch die Arbeit mit dem Genogramm wäre ein 
Beispiel für dieses Verständnis.

Kollegen wie Anne Ancelin Schützenberger oder Daan van Kampenhout brachten 
diesbezüglich noch eine weitergehende Dimension hinein: Sie verstehen das Ahnen-
feld, das Jahrhunderte zurückreicht und in gewisser Weise unpersönlich wird, da einer 
die genauen Personen und Geschehnisse in der Regel nicht mehr kennt, als eine wich-
tige mögliche Quelle unbewusster Einflüsse im gegenwärtigen Menschen und zudem 
als eine heilsame Kraft im System. 

Wussten Sie, dass allein die letzten sieben Generationen – nur die Mütter und Väter  
zählend – üblicherweise bereits 252 Personen sind? Zwei Generationen später sind es  
bereits mehr als tausend Menschen mit ihren jeweiligen Schicksalen! Dadurch wird offen- 
sichtlich, dass wir in jeglichen Familiengeschichten alle menschenmöglichen Formen 
des Schicksals und auch des menschlichen Dramas bis hin zu Mord und Totschlag 
finden, man braucht nur weit genug zurückzugehen ...

Die Grenzen des linearen Denkens

Das Paradigma des uns von klein auf beigebrachten, ja uns regelrecht eingebläuten 
linearen Denkens, das auf dem Grundprinzip von Ursache und Wirkung basiert, führt 
dazu, dass für die meisten Probleme des Klienten dann der ursächliche Auslöser im 
Familiensystem gesucht wird. Dies hat zur Folge, dass viele Aufstellungen in gewisser 
Weise rückwärtsgewandt sind, in die Vergangenheit schauend. In letzter Konsequenz 
führt eine solche Aufstellung zu unseren Urvätern und damit zur Vertreibung von 
Adam und Eva aus dem Paradies, mit dem das ganze Dilemma begann. Denn wo endet 
das Familiengewissen und beginnt das kollektive Unbewusste, wo endet die Welle und 
beginnt das Meer?



119praxis der systemaufstellung 2/2016praxis der systemaufstellung 2/2016118

Ursprünglich diente die Arbeit mit der Herkunftsfamilie lediglich dem Zweck, Kräfte 
für die Gegenwart und Zukunft des Klienten freizusetzen und ihm zu helfen, eine stim-
mige Haltung dem Vergangenen gegenüber zu finden, die ihn aus den Verstrickungen  
befreit – ein eigenverantwortlicher Vollzug seinerseits! Inzwischen sind diese Art Auf-
stellungen oftmals zu einer Art Reparaturwerkstatt für die Mitglieder der Ursprungsfa-
milie geworden, bei dem a posteriori versucht wird, das System zu ordnen, welches damit  
ursächlich verantwortlich gemacht wird für das Leid des Klienten. Doch was heilt,  
ist das Anerkennen von und der Kontakt mit der Wirklichkeit. Die Idee, das bereits 
Geschehene im Nachhinein reparieren zu können, ist eine Illusion, die der Wirklichkeit 
nicht standhält, auch wenn es sich im ersten Moment wohltuend anfühlen mag.

Die Frage des linearen Denkens, was zuerst da war, das Ei oder das Huhn, kann einen 
aber auch in ihrer grundlegenden Absurdität zu einer ganz anderen Erkenntnis brin-
gen: „Die Lösung braucht das Problem nicht!“ Dieser neue Blickwinkel macht ganz 
andere Wege möglich. Ich liebe solche Paradoxien, da sie die Wirklichkeit umfassender 
erfassen als jegliche einzelne Wahrheit. Dabei schließen sich die einzelnen Wahrheiten 
nicht wirklich aus, sondern ergänzen sich im Grunde. 

Innenwelten

Hier handelt es sich um die Beziehungen, bei denen wir die verschiedenen Protago-
nisten in unserem Inneren erleben: zum einen, weil es sich um Beziehungen eigener 
innerer Anteile handelt; zum anderen wegen der Haltung, die einer bezüglich seiner 
Existenz einnimmt, die ja subjektiv, das heißt innerlich erfahren und bewertet wird. 
(Eine ausführliche Beschreibung der vielfältigen Beziehungen in unserer Innenwelt 
wäre einen eigenen Artikel wert.) Diese dritte und vierte Ebene sind eher vorwärts-
gerichtet, vom Hier und Jetzt der Gegenwart ausgehend. In der Aufstellung dieser 
Art von Beziehungen suche ich in der Regel nicht nach vergangenen Ursachen und 
Geschichten, sondern fokussiere allein auf die Qualität des sich aufeinander Beziehens 
der unterschiedlichen Protagonisten.

Die menschliche Psyche ist von ihrer Natur her keine monolithische Einheit, die gele-
gentlich irrationale Gefühle zeigt; sie ist ein komplexes System verschiedener Anteile 
von einem Selbst, die miteinander harmonisch, konfliktreich oder sich ausschließend 
in Beziehung stehen, in gewisser Weise eine ,Familie von Subpersönlichkeiten‘. Man 
hat ja die Gewohnheit, von sich selbst in Einzahl zu reden: „ich bin Peter“, wenn es 
eigentlich der Wirklichkeit angemessener wäre zu sagen: „wir sind Peter“.

Die inneren Beziehungen sind zudem ein wesentlicher Schlüssel zur Heilung erlittener 
persönlicher Traumata, da diese eine Dissoziierung verursachen als einzig mögliche 
Fluchtmöglichkeit angesichts einer überwältigenden Gefahrensituation, der man nicht 
entkommen kann, und zwar im Sinne von ,mein Körper ist da, doch ich bin weg.’ 
Hilft dies erst einmal dem Überleben, führt es im Nachhinein oftmals zu einer in-
neren Fragmentierung zwischen gesunden, schmerzenden und schützenden Anteilen 



119praxis der systemaufstellung 2/2016praxis der systemaufstellung 2/2016118

eines Selbst. Und Heilung ist immer ein Prozess der Integrierung, des Ganzwerdens. 
Traumatische Erfahrungen und Wunden zu heilen ist daher in einer Aufstellung nur 
möglich, wenn in erster Linie auf innerpsychische statt auf zwischenmenschliche Be-
ziehungen fokussiert wird. Dies schließt die Beziehung zum eigenen Körper mit ein, 
denn ‚ich bin mein Körper‘. (Näheres hierzu in meinen Artikel in PdS 2/2013: „Vom 
Umgang mit Trauma im Familienstellen“.)

Und darüber hinaus gibt es existenzielle Beziehungen sowie, wie C. G. Jung sie wohl 
nennen würde, archetypische Beziehungen. Diese haben nicht mit sich selbst oder mit 
anderen Menschen zu tun, sondern mit den großen über- und unpersönlichen Kräften,  
die einen bewegen, wie Schicksal und Tod und dem Leben als solches. Eines ist klar: 
Der kommende eigene Tod ist die einzige Gewissheit, die wir haben, wenn wir geboren 
werden, während alles andere in unserem Leben ungewiss und nicht vorhersagbar ist. 
Er begrenzt unser Leben und macht es dadurch kostbar; und er bringt uns in Kontakt 
mit einer Wirklichkeit, die einen jeden herausfordert und ihn unvermeidlich im weiten 
Sinne spirituell macht, wenn er sich diesem Mysterium stellt. Dadurch werden existen-
zielle Beziehungen bedeutsam für uns. Dieses Verständnis von Leben und Tod – und 
weiteren Paradoxien des Lebens wie Sinn und Absurdität, Beziehung und Vereinzelung,  
oder Freiheit und Begrenztheit – bildet ja auch die Grundlage der Logotherapie von 
Victor Frankl oder der existenziellen Psychotherapie von Irvin Yalom, die die Sinn-
frage des Lebens in den Mittelpunkt ihres jeweiligen therapeutischen Ansatzes stellen.

Zusammenfassung

Die oben genannten Beziehungswelten lassen sich allesamt in der Aufstellungsarbeit 
sichtbar machen, was sie zu einer ausgesprochen wirksamen therapeutischen Methode 
macht. Denn bei Aufstellungen geht es in der Regel um Beziehungen, sei es ,ich und 
ich‘, ,ich und der andere‘ oder ,ich und das Leben‘. 

Und ,last but not least‘ lehrt uns dieses Verständnis, dass in einer Aufstellung die 
sogenannte therapeutische Beziehung zwischen Klient und Therapeut – im Grunde 
einfach eine Begegnung zwischen zwei Menschen – wichtig ist, ja gar nicht unwichtig 
sein kann. Denn wenn jemand eine Aufstellung macht, um ein ihn beschwerliches Pro- 
blem zu lösen, in der Beziehung zu einem anderen Menschen in Frieden zu kommen 
oder seelisches Leid und alten Schmerz zu heilen, dann spiegelt sich das Thema zu-
gleich unvermeidlich in der therapeutischen Beziehung wider. „Es ist die Beziehung, 
die heilt“, sagte Carl Rogers dazu, der Begründer der klientenzentrierten Therapie.

Ein holografisches Verständnis der Wirklichkeit, wie es sich zum Beispiel in der Ho-
möopathie oder in den Illustrationen von Fraktalen zeigt, besagt, dass dasselbe Thema 
sich in den verschiedenen Bereichen des Lebens wiederfindet. Daher ist es manchmal 
nötig, dass man ein Problem von unterschiedlichen Seiten angeht, ehe es integriert ist 
beziehungsweise eine Wunde abgeheilt ist. Hat man schon einmal (oder auch zweimal) 
die Beziehung zu seinen Eltern aufgestellt, ohne dass es zu einer wesentlichen Ände-



121praxis der systemaufstellung 2/2016praxis der systemaufstellung 2/2016120

rung gekommen ist, macht es aus meiner Sicht nicht viel Sinn, weiter auf demselben 
Eingangstor zu beharren. Stattdessen kann es dann hilfreich sein, das Thema von einer 
ganz anderen Seite anzuschauen. 

Sollte es daraufhin zu einer Lösung im Klienten kommen, bedeutet das nicht, dass 
die vorherigen Aufstellungen nutzlos gewesen waren. Sie ergänzen sich und fördern 
einen inneren Prozess, der seine Zeit braucht, ehe er in einer Lösung kulminiert und 
sich damit vollendet. 

Die vier Ebenen oder Beziehungsfelder ließen sich natürlich in weitere Teilbereiche 
untergliedern und auch in der praktischen Arbeit miteinander kombinieren, wenn es 
sinnvoll erscheint. Beispielsweise lässt sich in der Aufstellung der Beziehung zu den 
Eltern sowohl ein Stellvertreter für den erwachsenen Sohn/die erwachsene Tochter 
aufstellen als auch ein weiterer für ein bestimmtes Kindesalter, in dem der Klient 
einstmals Zuwendung schmerzlich vermisste. Denn es mag sein, dass die gegenwärtige 
Beziehung zu den Eltern im Lot ist, doch es darum geht, dass der Klient sein in seiner 
Innenwelt ja weiter existierendes Kind in nachholender Weise selber pflegt und tröstet, 
bis es im Frieden ist. Und erst mit diesem inneren Vollzug kommt er dann wirklich in 
Frieden mit seinen Eltern. 

Als Aufsteller immer nur den gleichen Bereich zu ,beackern‘ und beispielsweise alles 
als eine mehrgenerationale Dynamik unbewusster Loyalitäten zu interpretieren ver-
engt den Blick und verkennt dadurch die Wirklichkeit; und begrenzt damit auch die 
eigene Fähigkeit, beim Klienten Heilung zu ermöglichen. Ich denke, es ist ausgespro-
chen sinnvoll, all diese verschiedenen Ebenen der Beziehungen im Blick zu haben, 
einschließlich der therapeutischen Beziehung zwischen Aufsteller und Klient. Dadurch 
wird das der Aufstellungsarbeit innewohnende Potenzial umfassender genutzt.

Literatur

Carl Rogers: „Therapeut und Klient“; Fischer Verlag

C. G. Jung: „Archetypen“; dtv

Victor Frankl: „Der Wille zum Sinn“; Verlag Hans Huber

Irvin Yalom: „Existenzielle Psychotherapie”; Edition Humanistische Psychologie – Ehp

Richard C. Schwartz: „Systemische Therapie mit der inneren Familie“; Klett-Cotta

Tom Holmes: „Reisen in die Innenwelt – systemische Arbeit mit Persönlichkeitsanteilen“; Kösel Verlag

Peter Bourquin
peterbourquin.net


