
A s p e k te des Syste m i s chen –
Wie syste m i s ch ist die Au fste l l u n g s a r b e i t ?

Insa Sparre r

Das Systemische ist dadurch gekennzeichnet, daß es den Bezug
zum Ganzen sucht. Das, was wir wahrnehmen, kann immer

nur ein Aussschnitt aus dem Ganzen sein, dessen Richtung durch
unsere Motive bestimmt wird. So werden wir z. B. eher Nahrungs-
mittel wahrnehmen, wenn wir hungrig sind, als wenn wir uns satt
fühlen. Systemisches Handeln versucht, diesen Ausschnitt bzw. die
Unterscheidung, die wir gefällt haben, wieder mit dem Ganzen zu
verbinden; also Losgelöstes, Ausgeschlossenes wieder einzubinden.
Systemische Betrachtung bedeutet also eher, die Verbindungen, Ver-
flechtungen, Beziehungen der einzelnen wahrgenommenen Aus-
schnitte zu suchen, als, wie etwa in der Psychoanalyse, an wenigen
Stellen in der Tiefe zu graben. In diesem Sinne spricht daher Steve
de Shazer provozierend von Oberflächenpsychologie im Gegensatz
zur Tiefenpsychologie.

Das Ganze voll zu erfassen ist unmöglich, da wir Teil des Ganzen
sind. Daher kann ein Vorgehen oder eine Therapieform nicht voll-
ständig systemisch sein, sondern wir können eigentlich nur davon
sprechen, daß ein Vorgehen oder eine Therapieform systemischer
als eine andere ist. Immer wenn wir etwas beschreiben, fällen wir ei-
ne Unterscheidung, bilden wir gewissermaßen Objekte. Da uns
zunächst das Ganze gegeben ist (alle Reize treten an uns heran, auch
wenn wir nicht alle aufnehmen oder gar bewußt wahrnehmen kön-
nen), ist jede Objektbildung eine hohe Abstraktion. Wir abstrahie-
ren aus dem Ganzen das Objekt, indem wir eine Unterscheidung fäl-
len, der ein Motiv vorausgeht. 

Das Familienstellen nach Bert Hellinger und die systemischen
Strukturaufstellungen nach Sparrer & Varga v. Kibéd haben das
Wiederfinden des Ausgeschlossenen zum Thema. Ausgeschlossene,
tabuisierte oder vergessene Familienmitglieder bzw. Systemteile bei
abstrakten Aufstellungen werden zum von der Klientin aufgestellten
System hinzugefügt. Heilung bedeutet hier das Wieder-ganz-Werden,
das Wiederfinden der Verflechtungen, der vollständigeren Bezie-
hungsstruktur (man beachte hier den Komparativ; die vollständige
Beziehungsstruktur kann nicht beschrieben werden). Eine andere sy- 19



stemische Methode ist z. B. (in der Mailänder Schule) das zirkuläre
Fragen, mit Hilfe dessen die Beziehungsstruktur ebenfalls vervoll-
ständigt wird, indem die Sicht der Familienmitglieder über die ver-
mutete Wahrnehmung familiärer Beziehungsmuster durch die ande-
ren Familienmitglieder erfragt wird.

Systemisch zu arbeiten heißt auch, zu fragen, anstatt Antworten
zu geben, denn ich kann mich nur fragend dem Ganzen nähern. Die
Frage weist in die Richtung der Vervollständigung, die Antwort fällt
Unterscheidungen. Das Nicht-Wissen gehört also zur systemischen
Haltung. Das bedeutet auch, daß die Therapeutin sich mit ihrer Mei-
nung, ihrer Theorie, ihrem Erfahrungswissen zurückhalten muß, um
das, was sich zeigt, erfassen zu können. Diese phänomenologische
Herangehensweise, das Sich-Öffnen für Neues, Fremdes und auch
der eigenen Meinung Entgegenstehendes ist Voraussetzung, um im
Kontakt zu bleiben mit dem, was sich zeigt im therapeutischen Ge-
spräch wie in der Aufstellungsarbeit. Diese Haltung ist systemisch,
und wir finden sie etwa in der klientenzentrierten Therapie nach
Carl Rogers, im Focusing nach Gendlin, in der Forderung nach All-
parteilichkeit des Therapeuten bei Boszormenyi-Nagy oder der For-
derung nach Neutralität in der Mailänder Schule sowie in dem Prin-
zip „der Klient ist der Experte“ bei de Shazer.

Das Durchführen einer systemischen Methode bedeutet daher
nicht immer, auch gleichzeitig systemisch zu arbeiten. Wenn die The-
rapeutin die Haltung des Nicht-Wissens verliert, beginnt sie, das was
sich zeigen könnte, einzuschränken, da ihr Denken die Grenzen ih-
rer Wahrnehmung festlegt und die Interaktion mit der Klientin mit-
bestimmt. Eine Methode kann systemisch und unsystemisch verwen-
det werden; sie kann als systemisch angelegt sein, doch ob sie so
auch wirkt, bestimmen die Haltung der Therapeutin und die Emp-
fangsbereitschaft der Klientin mit. Befragt die Therapeutin eine Fa-
milie zirkulär und deutet anschließend, was sich gezeigt hat, so
macht sie daraus eine Methode der Meinungsbildung.

Wenn sich etwas in der Aufstellungsarbeit oder in einem thera-
peutischen Gespräch zeigt, so geschieht dies in einem Kontext
(Raum, beteiligte Personen, angesprochene Themen ...) und zu ei-
nem bestimmten Zeitpunkt. Wird das sich Zeigende in eine Aussage
umformuliert, so geht im allgemeinen der Kontext verloren. Daher
ist Erfahrung oft nicht mitteilbar. Worte können hier nur wie Meta-
phern auf etwas hinweisen. Zum Verstehen gehört daher das Ringen
um Verständnis und Vertrauen. Eine mißtrauische und kritische
Haltung machen es dann unmöglich, zu verstehen. Eine solche Hal-20



tung ist dann sinnvoll und erforderlich, wenn man sich abgrenzen
will. Diesen Unterschied können Sie selber durch folgendes Experi-
ment feststellen: Lesen Sie einen Ihnen fremden wissenschaftlichen
Text einmal unter der Annahme, seine Aussagen seien auf jeden Fall
richtig, danach unter der Annahme, der Text wolle Ihnen etwas
Wichtiges sagen, und schließlich mit der Voraussetzung, die Aussa-
gen des Textes seien falsch, der Text versuche zu manipulieren o. ä.
Vergleichen Sie anschließend die so gewonnenen Deutungen des
Textes, und Sie werden erstaunt sein, wie unterschiedlich sie sind.
Was Sie hierbei gleichzeitig entdecken können ist, wie Sie das Wahr-
genommene konstruieren. Der ge gebene Text ist hierbei gew i s s e r-
maßen objektiv, die daraus gewonnene Au ffassung vom Inhalt ko n-
st ru i e rt. So wie wir mit dem Text in eine Interaktion treten und das
E rgebnis einen ko n st ru i e rten Anteil hat, so fin d et auch in jeder ve r b a-
len und nonverbalen Ko m m u n i kation Ko n st ruktion statt. Wir kö n-
nen also nur annähernd ve rstehen und ve rs u chen, uns mitzute i l e n .

Die Auffassung von Worten als Metaphern trägt auch dem
Rechnung, daß wir zum einen nicht exakt verstehen können und
zum anderen gewissermaßen nur Suggestionen streuen können. Wir
arbeiten daher gerne mit Aufstellungen, die verschiedene Strukture-
benen (z. B. Familien-, Problem-, Körper-, Berufsebene) gleichzeitig
zulassen, indem wir abstrakte Systemteile wie z. B. Fokus, Ziel, Hin-
dernis, Beruf, „das, worum es eigentlich geht“, „das Vergessene“ usw.
aufstellen. Diese Form erlaubt bzw. ermöglicht Vieldeutigkeit, wo
durch vermeintliche Eindeutigkeit Deutungen nahegelegt werden.
Wir vertrauen darauf, daß das Unbewußte der Klientin, eigentlich:
das Unbewußte zwischen uns (Buber), die für sie passende Deutung
findet. Auch hier nehmen wir die Haltung des Vertrauens ein anstel-
le einer Haltung der Kontrolle, die dem, was möglich ist, Grenzen
setzt. Die Wunderfrage bei Steve de Shazer wirkt, da sie die Grenzen
des Möglichen erweitert. In einer Zielannäheru n g s a u fstellung (Spar-
rer) mach te die Re p r ä s e n tantin für das Wunder eine sehr tre ffe n d e
B e m e rkung zum Fo kus: „ I ch bin ge rne für Dich da, aber Du mußt an
m i ch glauben, sonst löse ich mich auf.“ Durch das Ve rtrauen, den
Glauben an die Mögl i ch keit des Wandels gehen wir in Beziehung zum
Wu n d e r; erst danach kann es Re a l i tät we rden. Durch Beharren in der
K ritik erri ch ten wir eine Grenze zwischen uns und dem Wu n d e r.

Eine Aufstellung zeigt, was möglich ist, nicht, was sich ereignet
hat. In einer Aufstellung werden die Systemteile ausgesucht und zu-
einander in Beziehung gesetzt. Durch diese beiden Parameter werden
viele Möglichkeiten ausgeschlossen, und die verbleibenden wirken 21



oft scheinbar eindeutig. Wir dürfen jedoch nicht vergessen, daß sich
auch hier ein Möglichkeitsspielraum eröffnet. Durch eine multiple
Beschreibung anstelle „der einzig richtigen Beschreibung“ wird der
Kontext indirekt angegeben und das Unaussprechliche angedeutet,
wie auch auf die Vielfalt der Möglichkeiten hingewiesen. Das Kon-
krete in der Aufstellung weist über sich hinaus. So kann etwa die
konkrete Mutter als Hinweis auf die weibliche Linie der Ahnen, auf
das Weibliche schlechthin, sowie auf das Prinzip der Mutterschaft ge-
sehen werden. All diese Facetten schwingen mit, wenn die Klientin
in einer Familienaufstellung ihre Mutter nimmt.

Wenn uns eine Aufstellung etwas zeigt, so kann das nie heißen,
„dies und jenes ist so bzw. wird eintreten“, sondern nur, „dies und
jenes kann durchaus so sein bzw. könnte eintreten“. Wir bekommen
Tendenzen aufgezeigt, keine Tatsachen. Wenn eine Aufstellung na-
helegt, daß ein Verhalten schlimme Wirkungen hat, z. B. eine Org-
antransplantation vom Körper nicht angenommen würde, so heißt
dies selbstverständlich nicht, „wenn Du das tust, hat das die und die
Folgen“, sondern nur, „wenn Du das tust, kann es durchaus die und
die Folgen haben“. Das Beharren auf der eindeutigen Deutung sei-
tens des Therapeuten würde eine unsystemische Machtausübung
darstellen. Die Konsequenz weist nicht auf ein Verbot einer be-
stimmten Handlung hin, sondern auf die Notwendigkeit, nach ei-
nem Kontext zu suchen, in dem diese Folgen nicht eintreten, oder
nach einem Kontext, in dem ein Nicht-Handeln Sinn macht. Wenn
sich Bedrohliches zeigt, so ist es wichtig, dies nicht einfach als gege-
ben hinzunehmen, sondern nach Kontexten zu suchen, in denen
sich das Bedrohliche auflöst oder integriert werden kann. Wie in ei-
ner Problemaufstellung (Sparrer & Varga v. Kibéd) die Hindernisse
nicht ausgeschlossen werden, sondern im Prozeß der Aufstellung
sich zu Schutzwällen oder Helfern wandeln, so ist auch die Bewer-
tung einer Konsequenz, die sich zeigt, kein Element, sondern eine
Relation zwischen dem Beurteilenden und dem beurteilten Bezie-
hungsgefüge.

Das, was sich in einer Aufstellung zeigt, kann für verschiedene
Betrachter verschieden sein. Jeder Betrachter nimmt wahr, was für
ihn wichtig ist und was er zulassen kann, d. h. es findet eine Selekti-
on statt aus den möglichen Reizen. Phänomenologisch wahrnehmen
heißt auch, wahrzunehmen, ohne zu deuten. Das bedeutet auch,
wahrzunehmen, ohne Objekte zu bilden, also gewissermaßen ein
vorsprachliches Wahrnehmen. Ein Beispiel hierfür wäre die Art der
Wahrnehmung, wenn wir aufwachen und uns zwischen Schlaf und22



Wachheit befinden. Wir sehen dann, ohne etwas einzelnes zu erken-
nen, da ein derartiges Erkennen die Fähigkeit zur Objektbildung er-
forderte. Für die Aufstellungen bedeutet dies, daß wir die aus den
möglichen Reizen selektierten Reize wahrnehmen, ohne diese
sprachlich fassen zu können. Wir machen eine Erfahrung, ohne
diese zu deuten, klassifizieren oder zuordnen zu können.

Wenn Bert Hellinger sich als Phänomenologen bezeichnet, kön-
nen seine Aussagen nicht beschreibend gemeint sein, sondern müs-
sen bewirkend aufgefaßt werden. Beschreibungen und Erklärungen
ordnen zu, deuten und klassifizieren. Dies widerspricht einer phäno-
menologischen Vorgehensweise. Hier liegt eine Quelle vieler Mißver-
ständnisse von Bert Hellingers Aussagen.

Die phänomenologische wie die systemische Vorgehensweise ist
auch dadurch gekennzeichnet, daß sie nicht linear in Ursache-Wir-
kungszusammenhängen denkt. Wittgenstein schreibt im Tractatus,
„Der Glaube an den Kausalnexus ist der Aberglaube“, und weist so
unter anderem darauf hin, daß Ursache-Wirkungszusammenhänge
immer konstruiert sind. Wenn sich in Aufstellungen Zusammenhän-
ge zeigen, so sind diese daher als Sinnzusammenhänge zu verste-
hen, nicht als Ursache-Wirkungszusammenhänge. In einem Artikel
(SZ Sept. 98) wurde berichtet, daß ein Mann, der eine Leber von ei-
nem Ertrunkenen transplantiert bekam, nun selber ertrunken ist.
Diesen Zusammenhang zu deuten als „weil der Mann die Leber ei-
nes Ertrunkenen transplantiert bekam, ist er ertrunken“, wäre fatal.
Vielleicht könnten wir sagen: Weil er die Leber eines Ertrunkenen
hatte, macht sein Ertrinken in diesem Zusammenhang Sinn, näm-
lich als Nachfolge oder als Nicht-Annehmen-Können des Lebens, da
das Opfer des Spenders zu groß war. In diesem Sinne können Auf-
stellungen Sinn stiften, ohne deswegen ein Mittel darzustellen, Ursa-
che-Wirkungszusammenhänge zu entdecken. Sinnstiftung und Er-
klärung sind jedoch gänzlich verschiedene Aufgaben.

Die systemische Therapie betrachtet Interaktionen anstelle von
Eigenschaften von Elementen, da die „Eigenschaften“ der Elemente
sich ändern, wenn die Interaktionen verändert werden, also die In-
teraktionen die „Eigenschaften“ bestimmen. Interaktionen stehen
im Mittelpunkt der Aufstellungsarbeit, denn in der Aufstellung wird
die Beziehungsstruktur der Systemteile aufgestellt. In den systemi-
schen Strukturaufstellungen (Sparrer & Varga v. Kibéd) deuten wir
abstrakte Systemteile nicht konkret. Zum Beispiel sprechen wir vom
ersten Hindernis und deuten dieses oft nicht inhaltlich, um der Kli-
entin die Deutung zu überlassen. Dadurch rücken wir auch ab von 23



dem Konzept, daß die Systemteile eindeutig sein sollen. Wir geben
den Prozessen das Primat gegenüber dem Wissen, zwischen wem die
Prozesse stattfinden. So erscheint uns z. B. wichtiger, daß sich je-
mand in der rechten Weise verneigt, als die Frage, vor wem er sich
verneigt. Prozesse in der Aufstellungsarbeit stellen eine lebendige Er-
fahrung dar; die völlige Festlegung der Systemebene verführt oft zu
Deutungen. Um diese Falle zu umgehen, sprechen wir von verschie-
denen Strukturebenen, die in den abstrakten Teilen aufscheinen
und die wir gleichzeitig zulassen (systematisch ambige Strukturauf-
stellungen). Diese Vieldeutigkeit ermöglicht der Therapeutin, sich
zurückzunehmen und der Klientin die Deutung zu überlassen. Diese
Haltung und Vorgehensweise erlaubt eine engere Kooperation phä-
nomenologischer und konstruktivistischer Formen der systemischen
Arbeit.

24


